FORMA Y FONDO EN LA OBRA ULTIMA DEL ESCULTOR JOSE CAPUZ

José Francisco Lopez

Cuando la Agrupacion de San Juan
Evangelista, con motivo del veinticinco
aniversario de su fundacion, encargd al
escultor José Capuz la realizacién de un nuevo
grupo escultorico destinado a sustituir en la
procesion del Santo Entierro a la imagen
solitaria del Apodstol quizds estuviese
cometiendo una equivocacion politica de
felices consecuencias artisticas. Se pretendia
evitar la repeticion de la imagen que ya
participaba, con mayor protagonismo, en la

teatral ceremonia del Encuentro y enriquecer

el patrimonio escultérico marrajo con un
nuevo grupo de iconografia inédita en Cartagena. Pero esta idea, consecuente con la
logica narrativa de las procesiones cartageneras, chocaba con la tradicion de siglos y los
siempre poderosos vinculos que se establecen entre el pueblo y las imégenes de vestir.
Estas circunstancias, unidas a la austeridad formal y profunda espiritualidad del grupo,
han determinado su azarosa existencia, su defenestracion momentdnea y actual
desplazamiento en el discurso pasionario. Errores y aciertos. Error: pensar que la
imagen aislada de San Juan era reemplazable por un grupo escultérico; que los valores
simbdlicos, teatrales y devocionales de la imagen de vestir podian ser sustituidos por la
narracion meditativa y, sobre todo, que el cambio encontraria la aceptacion popular.
Acierto: sin duda, el encargo a Capuz de un nuevo grupo procesional con el que el
escultor podria cerrar su narracion pasionaria iniciada en los afios veinte del pasado
siglo.

Asi pues, nos encontramos con una obra que desde el principio fue mal entendida en su
acogida popular e incluso por parte de los comitentes en cuanto al lugar que le
correspondia dentro del cortejo. Y, sin embargo, nos encontramos ante la obra mas

personal de Capuz, la que podriamos considerar el resumen de sus busquedas expresivas



y espirituales y, desde luego, en la meditada conclusion de su trabajo para los marrajos
entendido como un todo sin solucion de continuidad. Bien es verdad que, si en cualquier
obra de arte coexisten varios niveles de significacion que apelan tanto a la consciente
carga cultural del espectador como a los estimulos subconscientes de la percepcion, en
el grupo del Santo Amor de San Juan en la Soledad de la Virgen esta significacion ha
quedado condicionada por su lugar de inclusidon en la narracion pasionaria y, segin
parece, por una superficial interpretacion de su mensaje.

Analicemos, en primer lugar, su iconografia. Este novedoso grupo escultérico vendria a
ser una interpretacion del tema denominado grupo de /os llorosos, San Juan, la Virgen y
Maria Magdalena, que podrian formar un solo grupo con el Yacente dando lugar al tema
iconografico conocido como lamentacion sobre Cristo muerto. Segun el propio Capuz,
“corresponde el grupo al momento de la pasion que nos describe el Evangelista, en el
que José de Arimatea ha hecho depositar el cuerpo muerto de Jesiis al pie de la cruz”".
Siguiendo esta interpretacion, pareceria que su lugar en la procesion marraja del Santo
Entierro se encontraria a continuacion del Descendimiento, grupo con el que, como
veremos, se encuentra estrechamente relacionado. No obstante, tras el Descendimiento
encontramos el grupo de la Piedad, primera obra de Capuz para la cofradia y momento
narrativo-devocional inmediatamente anterior a lo representado en el Santo Amor.
Estrictamente, cabria imaginar el momento exacto descrito por Capuz, la deposicion del
cuerpo muerto de Cristo al pie de la cruz. No se cuenta en la procesion del Santo
Entierro con un grupo de tales caracteristicas que, por otra parte, no aportaria mucho
mas que una secuencia de transicion casi cinematografica. Pero el lugar de los tres
personajes no se encontraria tan alejado de la cruz si consideramos que en el afio de su
realizacidn aun no se contaba con el grupo del Santo Entierro de Gonzalez Moreno. Se
hace necesario imaginar el destino de la mirada perdida de los tres personajes que, como
ha senalado el profesor Hernandez Albaladejo, no puede ser mas que el cuerpo yacente
de Cristo”. De esta manera, Capuz aprovecha su propia obra de 1926, el Cristo Yacente,
para generar, veinticinco afios después, un nuevo grupo escultorico que explota al
maximo la concepcion totalizadora del cortejo pasionario, al exigir del espectador el
establecimiento de imprescindibles vinculos entre dos obras separadas en el espacio y

en el tiempo pero unidas indisolublemente en su mensaje. Cabria hablar aqui de un

' MAS GARCIA, J.: “Capuz nos habla del nuevo paso marrajo”, en Anales de la Agrupacién de San Juan
Evangelista. Real e Ilustre Cofradia de Nuestro Padre Jesus Nazareno, Cartagena, 1953.

2 HERNANDEZ ALBALADEIJO, E.: José Capuz: un escultor para la Cofradia Marraja, Cartagena,
1996, pp. 114-117.



recurso barroco, el espacio coextenso llevado a sus ultimas consecuencias ya que no
solo parte del contenido de la obra se encuentra mas alld de sus limites sino que,
envolviendo al espectador y el cortejo procesional interpuestos, se relaciona con otra
obra en si misma completa. Toda esta complicacion, sin recursos declamatorios, como
si el escultor hubiese querido aprovechar el silencio respetuoso que envuelve el paso del
Cristo Yacente como lugar de encuentro de sus dos obras en una reflexion sobre la

muerte y la esperanza en la resurreccion. He aqui de nuevo la maestria de Capuz.

Pero si el grupo es novedoso en cuanto a su concepcion iconografica no lo es menos en
cuanto a su configuracion formal. El escultor huye de lo meramente narrativo para
ahondar en el concepto, en la idea de la soledad y la reflexion ante la muerte de Cristo.
Es esta capacidad para otorgarle a lo particular una validez universal la que nos habla
del espiritu clasicista de Capuz. Para lograrlo, utiliza algunos de los recursos que ya
habia empleado en 1930 en el Descendimiento. De nuevo encontramos el contraste
entre el naturalismo de clasica serenidad de los rostros y la simplificacién expresionista
de las vestiduras que se convierten en vehiculo emocional y caracterizador de los
personajes. Se diria casi que los personajes, los rostros, su serenidad, aparecen
envueltos por la emocidn de los ropajes que nos hablan mucho mas explicitamente de la
naturaleza de sus sentimientos y desempefian la necesaria complementariedad
expresionista de la serenidad clasicista de los rostros. Para conseguirlo, Capuz parece
haber explotado una vez mas, los recursos facilitados por la teoria de la Gestalt o
psicologia de la forma. Segun la Gestalt, la percepcion visual de la obra de arte nos lleva
siempre a establecer una reduccion esquematica a la forma basica mas sencilla que, en
el subconsciente, siempre asociamos con ideas de valor universal. Esta teoria de la
percepcion visual, desarrollada en profundidad por Rudolf Arnheim, prestaria soporte
de validez a la capacidad de comunicacién emocional de todo el arte abstracto, basado
precisamente en la forma ajena a una referencia naturalista inmediata y que sin embargo
es susceptible de comunicar emociones que, inevitablemente, asociamos con imagenes
basicas concretas’. De esta manera, en el grupo del Santo Amor encontrariamos dos y
hasta tres discursos paralelos y complementarios. Junto a la significacién narrativa mas
evidente a la que ya hicimos referencia anteriormente, y que incluiria el grupo en un
discurso general de distintos episodios que nos narran la pasion de Cristo, encontramos

el recurso de la utilizacion expresionista de la forma. Si analizamos, en una primera

3 Vid. ARNHEIM, R.: Arte y percepcion visual, Madrid, 1986.



aproximacion, el grupo en su conjunto vemos que la composicion es claramente
triangular, esquema habitual en una composicion clésica, equilibrada, aunque en este
caso sea posible apreciar de inmediato dos lineas menores divergentes, descritas por las
figuras de la Virgen y la Magdalena que contribuirian a esa sensacion de desolacion,
seglin el sistema formalista establecido por Wolfflin®. Pero, ademas, esta composicion
triangular nos remite automaticamente a la idea de la pirdmide o la montafia, figura que
en el simbolismo universal de las formas siempre se asocia al lugar del sacrificio, de la
unién del cielo con la tierra, de la manifestacion de lo sagrado. La representacion
esquematica de la montafia es el triangulo. Llegados a este punto, puede que nos
planteemos si toda esta reflexion de caracter simbolico, casi esotérico, se encontraba
realmente en la mente del escultor a la hora de concebir este grupo escultdrico. Cabe
recordar aqui que en obras anteriores, especialmente en su colaboracion con Félix
Granda, Capuz ya habia dado muestra de su dominio del lenguaje simbolico y su
capacidad de incorporacién a su obra escultorica sin necesidad de explicitarlo. Asi,
transforma su Cristo Yacente en un auténtico grupo que desarrolla la historia de la
redencion y se convierte en un triunfo sobre la muerte mediante la adicion del trono
procesional y todo su complejo programa iconografico’. Segin la idea de espacio
coextenso y la concepcidn totalizadora del cortejo pasionario del Santo Entierro, la
imagen del Cristo Yacente estaria en la base del triangulo formado por las figuras del
Santo Amor de San Juan. Es por tanto el sacrificio sobre el que se fundamenta toda la
obra redentora, la victima propiciatoria que permite la unién de lo humano y lo sagrado.
Por otra parte, ya hemos sefialado que la teoria de la percepcion y la psicologia de la
forma apela al subconsciente colectivo universal que otorga determinados significados a
formas concretas. Por tanto, la completa asimilacion de estas teorias implica que no es
necesario tan siquiera que el propio escultor desarrolle un programa de este tipo de
forma predeterminada ya que su dominio del lenguaje formal le llevard a componer de
manera instintiva con las formas mas adecuadas a la transmisién de cada mensaje.

En una segunda aproximacion al grupo, analizando pormenorizadamente cada uno de
sus componentes, destaca sin lugar a dudas el extraordinario desarrollo que adquiere el
manto de la Virgen hasta formar un nicho de tosca y vigorosa talla que enmarca el
rostro y las manos apretadas con fuerza contra su pecho. La actitud reflexiva de Maria

nos hace recordar el pasaje evangélico “Maria guardaba todas estas cosas en su

* WOLFFLIN, H.: Renacimiento y Barroco, Madrid, 1978.
> LOPEZ MARTINEZ, J.F.: El Santo Sepulcro de Cartagena. Imagen y simbolo, Cartagena, 2000.



corazon”. Tanto la cueva como el corazon han sido considerados como simbolos del
centro, junto a la piramide o la montafia, de la que desarrollarian la misma idea de
manera inversa y complementaria. Asi, la forma esquematica del corazon y la cueva
viene representada por el tridngulo con el vértice hacia abajo. La forma de la caverna
hace referencia a la envoltura del principio fundamental cuando €ste se encuentra ain en
un estado de germen, sin desarrollar. Es el concepto del santa santorum, del espacio de
veneracion solo para los iniciados anterior a la manifestacion universal en todo su
esplendor que encontraria su lugar en la montafia. De esta manera, el germen se
encuentra en el interior de la montafia®. El tratamiento de la talla, abrupto, junto a la
policromia utilizada, reforzarian esta idea en la imagen de la Virgen que se convierte a
su vez en icono universal de la idea de la Soledad. Imagen que aun formando parte
perfectamente articulada de un coherente grupo escultorico podria tener autonomia
propia y funcionar a la vez como imagen altar, como lo demuestra el hecho de que el
propio escultor conservase una talla inspirada en la misma para su estudio particular.

El extremo contrario de la idea expresada en la Soledad vendria representado por
la imagen de la Magdalena. Si la anterior es una imagen recogida sobre si misma,
protegiéndose del exterior por el manto que la envuelve por completo, esta ultima es
una imagen de lineas abiertamente desoladas, icono en este caso de la desolacion de
valor universal. La figura de la Magdalena parece desplomarse sin fuerza, sensacion a la
que contribuyen la inclinacion de la cabeza y la melena — atributo iconografico habitual
de la santa - que se desparrama de manera languida por su cuerpo abatido.

Entre las dos figuras sedentes femeninas se yergue la imagen del Apostol, eje de
la composicion, clave para la correcta interpretacion del mensaje y protagonista del
grupo encargado por la Agrupacién de San Juan Evangelista. De nuevo, como en el
Descendimiento, se destaca la figura de San Juan como una firme columna, de nuevo
participa en el plano narrativo general del grupo escultorico al tiempo que deja traslucir
una cierta distancia reflexiva. Asiste a la soledad de Maria con su leve inclinacion y el
ademan, mientras su mirada permanece fija en el cuerpo yacente de Cristo o mejor
habria que suponer que reflexiona sobre el significado de lo sucedido y asume, un tanto
abrumado por la responsabilidad, la misiéon encomendada por el Maestro. En este
sentido explicaba su obra Capuz, cuando sefialaba que “la expresion del Apodstol
constituia uno de los problemas mas dificiles de resolver, ya que habia de abandonarse

la serena tristeza de mi anterior talla. Aqui el Hijo del Trueno coexiste con el Apostol

8 GUENON, R.: Simbolos fundamentales de la ciencia sagrada, Barcelona, 1995, pp. 155 y ss.



7 Ya tuvimos ocasion de sefialar

del Amor. Comienza la obra ordenada por el Salvador
el profundo humanismo de la concepcion iconografica de Capuz cuando en el grupo del
Descendimiento le otorga a la imagen de San Juan, representante de la humanidad en el
drama del Calvario, un papel protagonista equiparable en la composicion al de la
imagen de Cristo®. En el grupo del Santo Amor, Capuz confirma esa idea, culmina el
papel de testigo protagonista de San Juan que tiene en sus manos el mensaje de la
Redencion.

Porque es posible establecer otro discurso caracterizador de cada uno de los tres
personajes centrando nuestra atencion tan solo en sus manos. Si por un lado, la Soledad
aprieta sus manos contra su pecho, reforzando la idea de recogimiento sobre si misma, y
la Magdalena deja caer su mano sin fuerza sobre su rodilla en tierra, es el Apdstol el
unico que realiza un gesto activo y tiende sus manos hacia adelante, de manera a un
tiempo protectora y oferente. Y ;qué es lo que ofrece? Su ofrenda la lleva entre sus
manos, reluciente, dorada. Y este seria el ultimo de los vehiculos discursivos: el color.
Un color pardo aparece como dominante y otorga unidad al grupo. Un color oscuro que
corresponde a la oscura hora del momento narrativo. Pero junto a ese color pardo,
oscuro, contrasta el brillante dorado que funciona como una intima fuente de luz interior
en la cueva de la Soledad, ahondando en el significado de la imagen de la cueva que
acoge como un santa santorum el germen de la redencion. Como ocurria en el plano
formal, también ahora la Magdalena expresa el extremo contrario a la Soledad. No se
podria entender de ninguna manera como una concesion meramente decorativa la
importante presencia del dorado que a modo de manto cubre la abatida imagen de Maria
Magdalena en abierto contraste luminoso con su estado de desolacion. Sobre un cefiido
vestido rojizo que recuerda, una vez mas, la imagineria flamenca de un Roger van der
Weyden, se extienden los angulosos drapeados de oro, simbolo de los dones de la
redencion derramada sobre la pecadora. Y es San Juan el puente de transmision de la
doctrina; el Apdstol tiene en sus manos la revelacion y se dispone a iniciar la mision
evangelizadora. Pues, como dice San Juan, en el principio era el Verbo, y ¢l era la vida,
y la vida era luz de los hombres, y la luz brill6 en las tinieblas, y los hombres no la han

comprendido.

"MAS GARCIA, J., op. cit.

¥ LOPEZ MARTINEZ, J.F.: “Historicismo y modernidad en la obra de José Capuz”, en Boletin de Arte,
Malaga, 1998.

Fotografia: Andrés Hernandez Martinez , 2007.



